
Edición 251      |     www.ojopelaomagazine.coojopelaomagazine ojopelaomagazin

Durante buena parte del siglo XX, la antropo-
logía pensó a los aborígenes de Australia y a 
los pueblos indígenas de América como tradi-
ciones separadas por océanos e historias in-
conmensurables. Sin embargo, al observarlas 

desde la antropología del tiempo, la cosmolo-

gía y la ontología del lugar, emerge un trasfondo 

compartido: formas afines de concebir el mun-

do, el tiempo y las relaciones entre los seres.

Las ontologías aborígenes australianas ofre-
cen una entrada privilegiada a este parentes-
co. Lo que los Pintupi llaman “la era del sueño” 
no es una cosmogonía sobre el origen del uni-
verso, sino una cosmología relacional que des-
cribe los desplazamientos de los ancestros por 
el territorio, sus acciones y transformaciones. 
Cerros, rocas y depresiones de agua son hue-
llas visibles de esos movimientos primordiales, 
marcas de acontecimientos que no han deja-

do de ocurrir. El paisaje es una matriz relacional 

que articula genealogía, memoria y lugar. Los si-

tios sagrados condensan eventos, trayectorias 

ancestrales y establecen vínculos duraderos 

entre personas, especies y accidentes geográ-

ficos.

Este modo de pensar el tiempo y el paisaje 

resuena en sociedades amerindias como los 

koyukon, de Alaska. El tiempo distante no se 
concibe como pasado clausurado, sino como 
dimensión que coexiste con el presente. Entre 
los Campa del oriente peruano, la humanidad 
aparece como sustancia primordial de la cual 
se diversifican animales, plantas y elementos 
del entorno. En estos casos, la cosmología se 
diferencia de la cosmogonía: se interesa me-
nos por el origen del universo que por las rela-
ciones que lo sostienen.

NUESTROS PRIMOS 
AUSTRALIANOS

v

FOTO: IMDB



Edición 251      |     www.ojopelaomagazine.coojopelaomagazine ojopelaomagazin

Entre los wayuu, el concepto de wayuu sumaiwa 

permite comprender una dimensión temporal 

que no se reduce a un pasado cronológico. No 
alude a un origen absoluto, sino a una dimen-
sión transhistórica en la que el mundo fue mo-
delado mediante eventos transformativos. Hu-
manos, animales, plantas, astros y elementos 
del paisaje compartían una misma condición 
ontológica bajo el estado de papüsheewasü –
literalmente “emparentados”–, una humanidad 

primordial que fundamenta las relaciones ac-

tuales.

El tiempo funciona como arquetipo cósmico 

que sigue operando en el presente y orienta el 

comportamiento humano. Ciertos lugares del 
territorio –conocidos como ii, raíces o cabe-
zas territoriales– vinculan linajes humanos con 
depresiones de agua a través de las cuales se 
produjo su llegada al mundo. El territorio cum-
ple así una función semejante a la de los sitios 
sagrados australianos: no es un espacio neu-
tral, sino una matriz que articula genealogía, 
memoria y lugar.

Este parentesco cósmico entre aborígenes 

australianos y pueblos amerindios no implica 

contactos históricos ni difusiones culturales di-

rectas. Se trata de afinidades ontológicas: ma-
neras convergentes de concebir un mundo po-
blado por múltiples formas de vida dotadas de 
agencia, memoria y moralidad. La relevancia 
de un evento no radica en su fecha, sino en el 
hecho mismo de haber ocurrido y en que está 
condensado en el territorio, las narraciones y 
las prácticas.

Explorar estos nexos constituye un campo re-

velador para la etnología contemporánea, pues 

permite pensar el mundo más allá de las dico-

tomías entre naturaleza y cultura, pasado y pre-

sente, humano y no humano. Tanto wayuu su-
maiwa como “la era del sueño” operan como 
arquetipos cósmicos, marcos referenciales no 
modificables por la acción humana que estruc-
turan las relaciones contemporáneas entre di-
ferentes tipos de seres.

Quizás nuestros primos australianos no estén 
tan lejos después de todo.


